
Ticarileşme, Sağlık Hizmetleri ve Akademik Özgürlük 

 

Alâeddin Şenel’in 15 Ocak 2017’de yaptığı “Üniversitelerin var olmasının, YÖK 

olmasının ve yok olmasının koşulları” başlıklı konuşma metninin anlatabildiği ve 

anlatamadığı bölümlerinin geniş bir özeti. 

—  Geçmişin eşitlikçi ilkel topluluklarında eğitimin bir kurum olarak varlığından söz 

edilemez. Aslında eğitime de gerek yoktu. Genç kuşaklar, gerekli bilgileri, kolektif 

geçim etkinliklerine katılırken, kendiliğinden edinirler. 

—  İlk örgütlü eğitimle, eşitsizlikçi uygarlığın sınıflı toplumunun ilk örneğiyle, yani 

Sümer kent devletinde (İ.Ö. 3000 dolaylarında) karşılaşırız. Bu, profesyonel 

kapıkulu düşünürlerinin yetiştirildiği Ziggurat yazman kolejiydi. Yazman rahip 

adaylarının öğrenip öğrettikleriyse, inanç biçimi verilmiş dinsel ideoloji (sınıflı 

toplumların üst yapısı) idi. 

—  Sümer’in kapıkulu düşünürlerini Yunan kent devletlerinin (İ.Ö. 400 dolaylarının) 

sofistleriyle, kendilerine “özgür düşün emekçileri” dediğim kimselerle 

karşılaştırmak ilginç olacak. Niye? çünkü sofistler, Sümer din adamlarından farklı 

olarak “düşünceler serbest pazarı”nın bir tür satıcılarıydı. Öyle ki öğrenciler 

onlardan, Meclis içinde ve dışında yapılan siyasal tartışmalarda, çıkarlarını 

savunabilmek için, hangi düşüncelere gereksinimleri varsa onları satın 

alabiliyorlardı.  

—  Orta Çağ boyunca, ister Hıristiyanlık aleminde (ökümenede) ister İslam (ümmet) 

dünyasında olsun, resmi eğitim, klerje/hoca takımı tarafından, “zümre toplumunu”  

yeniden üretecek belli doğmaların kafalara sokuşturulması amacıyla örgütlendirilip 

denetlendi. 

—  Bu yolda, Batı feodal toplumunda, büyük piskoposluk kentlerinde katedral okulları 

kurulmuş bulunmaktaydı. Ancak onların yanı sıra (onüçüncü yüzyılda) hukuk, tıp 

gibi alanlarda profesyonel kadroların yetiştirileceği okullar da görülmeye başlandı. 

Bunların en erken örnekleri arasında Padua Üniversitesi (1222) Napoli Üniversitesi 

(1224) Salerno (tıp) ve Bologno (hukuk) okulları sayılabilir. 



—  Avrupa’nın her yerinden buralara meslek edinmeye gelen öğrenciler, örneğin 

“hukuk öğrencilerinin evrensel birliği” anlamına gelen “Universitas” dedikleri 

loncalarda örgütlendiler. Ders almak istedikleri profesörleri arayıp, bulup, 

ücretlerini ödediler. Bu örgütler zamanla öğrencilerin ve öğretim üyelerinin ortak 

birlikleri durumuna geldi. 

—  Hemen aynı tarihlerde, katedral okullarından (Reims, Cologne, Utrech gibi) 

bazıları, dini olmayan (seküler) disiplinlere öncelik vererek üniversitelere 

dönüştüler. Din okullarının içinden çıkıp, onların antitezi olma yönünde geliştikleri 

için, özgür ve eleştirel düşünme geleneği “ikinci doğaları” olarak gelişip yerleşti.  

—  Burjuva devrimleri sırasında (18. - 19. yüzyıllarda Fransız devrimi’nde olduğu gibi) 

dinsel eğitime karşı laik eğitim ve bilimsel düşünüş kurumları yerden mantar gibi 

bitip, eğitimi burjuva dünya görüşüne uyarladılar; liseler, akademiler ve çağdaş 

üniversiteler bu girişimin ürünleri olarak doğdu. 

—  Ne var ki burjuva düzeni kendini güvene alır almaz, tarihin akışına ters bir akım da, 

bilimsel, eleştirel, özgür düşünüşe ve kurumlarına karşı tezgahlandı. Bu yolda 

burjuva hükümetlerinin eğitim ve din politikalarının geri vitesinin basamakları 

olarak, az çok kronolojik sıvayla, birbiri ardı sıra atılan adımlarını şöyle 

görmekteyim: 

 Dinsel inançların ve ötedünyacı değerlerin eleştirisinin desteklendiği tutumun 

bırakılıp, teizmin [deizmin değil] yani dinlerin sözünün edilmeyip “tek 

yaratıcı”nın varlığına inancın ve gözde duruma getirilişi 

 Ateizmin dışarıya atılıp agnostisizmin içeriye çağrılışı  

 Her türden dinsel hoşgörü 

 Dinlere, mezheplere, tarikatlara, cemaate (eleştiriye kalkılmaksızın) saygılı 

davranılması talebi   

 Tanrı’nın “sözü”nü eleştirmenin (evrensel barış ile insan haklarına ve 



değerlerine düpedüz aykırılığının gösterilmesi biçiminde bile olsa) suçlanması; 

(ülkemizde örneğin, dinsel temelli cinsiyet ayrımcılığının eleştirilişine bile 

tahammülsüzlük)  

 Ve son olarak “halkın mukaddeslerine saygı göstermeme” bahanesiyle hemen 

her türlü dinsel eleştirinin, yasalarla yasaklanıp, eleştirenlerin cezalandırılması  

—  Genel olarak burjuva yönetimlerinin dine karşı tutumlarındaki bu “U dönüşünün, 

Laik Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluşunun hemen ardından başlatılıp işletildiğini 

ve bu yolda aynı adımların birbirini izlediğini görmek şaşırtıcıdır. Bunu gösterecek 

birkaç örnek yeter: 

 Laik, bilimsel, resmi eğitim yanı sıra (Tevhid-i Tedrisat yasasına karşın) Kur’an 

kurslarının hoşgörülüp desteklenmesi. Sözde meslek okulları olarak İmam 

Hatip’lerin açılışı. Ki ben bu ikisini laik, bilimsel eğitim düzeninin “arkadan 

hançerlenmesi” olarak görmekteyim. 

 Yükseköğretimde “İlahiyat Fakültesi”nin, üniversite kampüslerine, onu 

gammazlayıp, kapılarını dincilere açacak bir “Troya Atı” olarak sokulması.  

Eğitime ve üniversiteye yönelik tüm bu planlı programları saldırılar niye? 

—  Ekonomik savaşım alanında işçi sendikaları bastırılıp; siyasal savaşım alanında 

etnik, dinsel azınlıklardan ve çoğunluk (mavi-beyaz yakalı) emekçilerin 

çıkarlarından yana partiler parlamentodan sürülünce, emekçi sınıfların (sınıf 

bilinçliliğini yitirmemiş) gençleri ile aydınların ilerici bölümü, sınıf savaşımını 

(üniversitelerde) üstlenmek zorunda bırakılmışlardır.  

—  Bu durum karşısında, iktidardaki (dini referanslı) parti ve egemen sınıfın tutucu, 

hatta gerici kanatları, sınıf savaşını doğrudan doğruya bilimsel eğitim anlayışına ve 

kurumlarına yöneltmişlerdir.  

—  Bu yolda başvurdukları politikalardan biri, “üniversitelerin geliştirilmesi ve yurt 

sathına yaygınlaştırılması” bahanesiyle çılgınca yeni (sözde) üniversiteler açma 



furyası oldu. Asıl amaçlarının, bir kurum olarak üniversitenin saygınlığının en aza 

indirilmesi, yok edilmesi, hatta toplumu “üniversitesizleştirme” olduğu 

söylenebilir.  

—  Gerçekten “üniversiteleri yaygınlaştırma” savları, yaptıklarına bakılırsa, içtenlikten 

uzaktır. 

—  Üniversitelerin geliştirilip yaygınlaştırılmasının koşulları ve kriterleri konusunda 

“içten” bir öneriyi yıllar önce şöyle oluşturmuştum: 

 Üniversite, adında belirtildiği gibi insanlığın evrensel bilgi birikiminin toplanıp 

çoğaltılıp, yayıldığı yerse, ilk üniversitelerin metropollerde oluşması doğal ve 

kaçınılmazdır. 

 Öyleyse üniversitelerin yaygınlaştırılmasının ilk koşulu, metropol 

üniversitelerinin akademik kadrolarının dolup, taşacak nicelik ve niteliğe 

ulaşmasıdır. Öyle ki taşrada açılacak üniversitelere akademik personel 

sağlanması, metropol üniversitelerinin harcanması pahasına olmamalıdır.  

 Bir taşra kentinde yeni bir üniversite açma düşünülürken bakılacak ilk koşul, 

oranın halkının ekonomik, toplumsal, kültürel bakımdan üniversiteden 

etkilenecek ve yararlanacak düzeye ulaşmış olasıdır. Tersi, taşra kentinin 

üniversiteyi etkileyip belirlemesi, onu boğmak, boğazlamak anlamına 

gelecektir; birçok üniversite de görüldüğü gibi! 

 


